
２０２５年９月２８日 礼拝説教要旨 

ヨハネによる福音書講解説教５４「主よ、信じます」 

詩編８６：１２〜１７、ヨハネ９：３５〜４１ 

 

目の見えなかったこの人は、とうとうイエスさまに向かって「主よ、信じます」と信仰告白を

しました（３８節）。この「主よ、信じます」という言葉は、当時の教会の洗礼式で受洗者が信

仰を言い表すときの言葉だと言われます。加えて、ここには「ひざまずく」という言葉があり

ます（３８節）。この言葉（プロスクネオー）も教会の礼拝用語になりました。これは神さまを

ひれ伏して拝むという意味の言葉です。何も見えなかったこの人が、イエスさまと出会い、イ

エスさまを信じる信仰が与えられ、そして神さまを礼拝する新しい生き方へと導かれていきま

す。この人は生まれつき目が見えませんでした。それは見える可能性が全くなかったというこ

とです。父なる神さまがこの天地万物を何もない混沌の状態、無から創造されたように、わた

したちの信仰も神さまが何もないところから起こされます。全ては神さまの側の働き、神さま

の御業であることを心に留めましょう。 

 

ルターの改革から約１００年後ですが、オランダにおいて一つの論争がありました。改革派の

教会では「予定の教理」いわゆる「予定論」があります。それは救いがすべて神さまのご意思、

決定であり、一方的な選びであって、そこにわたしたちの側の意思、決定は何一つ参与できな

いという教えです。それに対してアルミニウスという人が主張したのが、信仰を持つか否か、

イエスさまに従うか否かは人間の自由な主体的な意思決定に委ねられているとするものです。

救いの根拠を人間の中に見出そうとするのです。これは当時教会の中で大論争になりまして、

これに決着をつけるためにオランダのドルトレヒトで会議が行われました。そこで結果として

このアルミニウス主義の考えは退けられることになります。この会議で「ドルト信仰基準」が

採択されますが、そこには五つの条項があり、その筆頭に「人間の全的堕落」という項目があ

ります。それは神さまの御前に人間は完全に堕落してしまって、人間の中には救われる根拠、

可能性はひとかけらもないということが明らかにされました。残念に思うかもしれませんが、

でもそこに立たなければ、神さまの救いが恵みであることがわからなくなります。 

 

３５節に「彼に出会うと」とあります。「出会う」と訳された言葉は「見出す」という意味の言

葉です。イエスさまはこの人が会堂から追い出されたことを聞いて、彼を探していたのかもし

れません。そしてイエスさまの方から彼を捜して見つけ出した。イエスさまはいつもそうです。

イエスさまの方から近づいて働きかけられます。漁をしていた弟子たちに「わたしに従いなさ

い」と声をかけられます。ザアカイの話でも、イエスさまの方から名前を呼び、声をかけられ

ます。「ザアカイ、急いで降りて来なさい。今日はあなたの家に泊まりたい」（ルカ１９：５）

そして「人の子は、失われたものを捜して救うために来たのである」とおっしゃいました。 

 

イエスさまの方から捜し出してくださる。この目の見えなかった人も、最初イエスさまが道端

で物乞いをしている彼を見かけられて、関わりをはじめてくださいました。目に泥を塗って目

を開いてくださった。そして会堂から追い出されても、両親から見捨てられても、イエスさま

だけが彼に心をかけていてくださった。そして彼を見つけて「あなたは人の子を信じるか」と

声をおかけになられます。彼はすべてを失っていました。そのところで彼はようやくイエスさ

まの声を聞き、イエスさまと出会うことができました。でも、この人はまだ自分の見ているそ

の人が誰なのか気づいていない。イエスさまに向かって「主よ、その方はどんな人ですか」と



尋ねています（３６節）。けれども「もうあなたはその人を見ている」とイエスさまは言われた

時に、彼は自分の目の前にいるイエスさまに気づいて「主よ、信じます」と言いました。この

時に彼は心の目が開かれたのです。そして本当に自分の目を開いてくださったお方、暗闇の中

から光の中へ導いてくださったお方と真実に出会うことができました。 

 

何もかも失った時に、見えてくる。よく言われることですが、健康な時は健康の大切がわから

ない。でも病気になった時に気づく。失って気づくのです。わたしたちが救いに導かれる時も

そうではないでしょうか。目の前にあるのに気づかない。教会もある。聖書もいつでも読める。

でも何かで満たされている時はわからない。失った時に、完全に行き詰まった時にわかる、見

えてくる。その時にイエスさまが目の前におられたことに気づく。それが今日のところでイエ

スさまが言われる「見えない者は見えるようになり、見える者は見えないようになる」（３９節）

ということではないでしょうか。失ってこそ、見える世界があるのです。 

 

けれども、わたしたちはなかなかそのように「見えない」と言えない、認めないところがあり

ます。口語訳聖書では最後の４１節は「しかし、今あなたがたが『見える』と言い張るところ

にあなたがたの罪がある」と訳します。見えていないのに見えると言い張る。問題があるのに

問題ありませんと言い張る。そういう自分の中の罪が打ち砕かれなければならない。そうでな

ければ信仰は始まりません。この目の見えなかった人もずっと試練を通って来ました。ユダヤ

人から責められ、両親から見捨てられ、挙句の果てに会堂から追放される。そうやって打ち砕

かれて来た。そこでこそ見える世界、それが信仰なのです。 

 

今日のところで引っかかっていたことがあります。「わたしがこの世に来たのは、裁くためであ

る」（３９節）とイエスさまはおっしゃいました。同じヨハネ福音書に「神が御子を世に遣わさ

れたのは、世を裁くためではなく、御子によって世が救われるためである」（３：１７）とあり

ました。それなのに「わたしがこの世に来たのは、裁くため」とはどういうことなのでしょう。

この「裁く」と訳された言葉は「分ける」という意味があります。確かに善悪を明確に分ける。

白黒つける。それが裁くということです。でも「分ける」というのはただ白黒つけるだけでは

ありません。選別、必要なものを選り分けて残すことでもあります。 

 

イエスさまがわたしたちを選り分けてくださる。「わたしがこの世に来たのは裁くためである」

という言葉の背後には、そういうわたしたちの見栄、強がりをご自身がより分け、そして全部

を削ぎ落としてありのままの、見えないままのわたしを御前に立たせてくださるということで

はないでしょうか。そのためにイエスさまは、「見える」と言い張るわたしたちの罪をすべて負

われ、十字架で死んでくださったのです。だからもう見栄を張らなくてもいい。強がる必要は

ありません。イエスさまが全てを選り分け、ありのままのわたしを御前に立たせてくださいま

す。 

 

天の父よ。見えないのに見えると言い張る強情なところがあります。自分の弱さを、間違いを

認められない弱さがあります。でもそのようなわたしたちの弱さをイエスさまは担い十字架で

死んでくださいました。すべてを赦されて御前に立つものとしてくださいました。その恵みに

感謝してこの週も歩むことができますように。主の御名によって祈ります。アーメン。 


